
1 

张成牧师 

刚才读诗篇 119 篇时，有一句话很特别，就是

23 节：“虽有首领坐着妄论我，你仆人却思想

你的律例”。我觉得这句话很特别，在每天的

生活中我们常常会被别人的话刺激、惹怒我们。

如果有人对你说了一些难听的话，你会有什么

反应？你的内心开始翻腾了，起初就忍，慢慢

地就想着要如何回敬对方。忍无可忍的时候，

怒火就爆发了，开启了语言上的冲突。 

诗人是如何应对的呢？当他被人妄论时，他就

安静思想神的话。不是没听见对方的恶言，而

是选择安静，用神的话保守自己的心，不让对

方的话激怒自己。这一点很重要的，是值得我

们学习的。我们不要总是被动地让别人的话激

怒我们，我们可以主动地将神的话存在心里，

让神的话提醒、引导、保护我们。这样就能做

一个得胜的基督徒。 

今天要跟大家分享路加福音 17 章 1-10 节。你



2 

们手上的圣经会把这段经文分成三段：第一段

谈到不要绊倒人；第二段谈到有信心才能经历

神迹；第三段谈到做仆人。这样分段就会给人

一种错觉，以为这三段是没有关联的。其实这

三段是一个主题，是有关联的。我们先看第 1-

2 节： 

1
耶稣又对门徒说：“绊倒人的事是免不

了的；但那绊倒人的有祸了。
2
就是把

磨石拴在这人的颈项上，丢在海里，还

强如他把这小子里的一个绊倒了。 

耶稣一开始就说“绊倒人的事是免不了的”。

什么是绊倒人的事？是在什么场合发生的？

这里说的是教会，这番话是对门徒说的。教会

不是我们想象中的那么安全，这是事实，从稗

子的比喻就能看到这一点。教会应该是最安全、

最幸福的地方，为什么会有绊倒人的事呢？有

各种原因。 

第一个原因就是出于无知。无知又不听劝，你

的行为就会给别人带来不好的影响。别人若跟

从你的坏榜样行事为人，你就是绊倒对方了。

另外一个原因是任性，明知故犯。我们爱体恤

情绪、体贴肉体，人家激怒我，我也很想发脾

气，发泄一下情绪。发完脾气后，非但于事无

补，你的行为还绊倒了许多人。假设说对方是



3 

非基督徒，他激怒了你，你作为一个基督徒，

也回敬了他，那么你跟非基督徒有什么两样呢？

你就是绊倒了一个非基督徒，在他看来，基督

徒不过如此，跟他毫无二致。如果对方是基督

徒，你也不可以以恶报

恶。对方激怒你，你也恶

言相待，你的不好言行就

会影响整个教会，慢慢地

大家都会习以为常。 

我希望大家不要做一个无知的人，要好好学习

圣经的话。我们也不要做一个任性的人，知道

什么是对的，还明知故犯。神和主耶稣都很重

视绊倒人的事，我们要留心耶稣的警告。希望

我们都能成为扶助人的人，凡是靠近我的人，

都会得到帮助和扶持，而不是被我绊倒。 

耶稣说，你若绊倒人就有祸了。第 2 节说，如

果你绊倒人，耶稣就建议你自我了断。很多基

督徒说基督徒不能自杀，第 2 节就是在告诉

你，如果你绊倒人不肯悔改，你干脆自杀。意

思说，如果你是个基督徒，天天犯罪、绊倒人，

你活得越久罪孽就越多，将来审判那一天，你

将受极重的刑罚。若想避免承受这么严厉的刑

罚，你干脆自杀，免得累积罪孽，招来重罚。 



4 

我们看第 3 节，接下来耶稣就说： 

你们要谨慎。若是你的弟兄得罪你，就

劝戒他；他若懊悔，就饶恕他。 

耶稣说“要谨慎”，每每谈到假先知，都是用

“谨慎”这个词来强调要小心谨慎、防备假先

知。这里耶稣要门徒谨慎什么呢？联系上文，

就是谨慎不要绊倒别人。不

要假设只是你需要防备别人，

而忽略了可能是你在绊倒人。  

接下来主耶稣就说：如果你

的弟兄犯罪，你就劝戒他，他若懊悔，你就饶

恕他。这个跟绊倒人有什么关系呢？留意到，

这里谈的绊倒人是跟罪有关系的。所以要小心，

不要因为圣经说要劝戒弟兄姐妹，你就开始到

处“劝诫”人。比如，你不喜欢室友，因为她

的卫生标准达不到你的要求，于是回家后，你

就找他坐下来谈：“圣经说我们是圣洁的，所

以我们必须保持地板一尘不染”。圣经关注的

是罪，不是生活习惯。 

圣经关注的是罪的问题。如果你的弟兄犯了罪，

圣经说你要劝戒他。这跟绊倒人有什么关系？

因为罪会绊倒人，如果不处理罪的问题，犯罪

的人就会灭亡，弟兄姐妹也会被绊倒。不要总



5 

想着劝诫别人，如果有些事情你做错了，神感

动弟兄来劝戒你，你会听吗？你听了后，愿意

改吗？如果不想成为绊倒人的人，只有一个方

法，你必须谦虚接受别人的提醒。 

不管是老师的提醒，还

是弟兄姐妹的提醒，我

们都要留心听。有些人

只听老师的，不听弟兄

姐妹的，因为面子问

题，接受不了。丈夫和妻子很难彼此提醒，丈

夫不能提妻子，妻子不能提丈夫，因为自己的

自我接受不了。我们不要那么骄傲自负，因为

第 1 和第 2 节已经警告我们，绊倒人是很严重

的事，所以我们必须正视这个问题。如果神感

动人来提醒、劝诫你，你要好好听，快快悔改，

更要感谢神借着对方提醒你，免得你绊倒人。 

罪必然会影响别人，如果不想绊倒人，就必须

谦虚接受别人的提醒和责备。认识到自己错了，

就要赶紧悔改，不要只是私下向神认错。很多

人是这样处理罪的，他私下向神认错，以为事

情就解决了，其实还没有解决，因为你没有悔

改的行动。向神认错是很简单的事，但不是解

决方案，因为神要的是悔改的行动。 



6 

如果弟兄犯罪，你有责任按神的心意劝戒他，

呼吁他悔改，免得他跌倒也绊倒别人。还有一

种情况，当有肢体犯罪伤害你时，如果你不饶

恕他，你会发现，他的罪就会开始影响你，你

内心就会产生变化，你开始讨厌这个人，心里

开始对他有苦毒和抱怨，这就意味着你已经被

他绊倒了。当你选择用恶去回敬他时，你不是

在帮助对方悔改，而是彼此绊倒。 

第 3 节是谈到我们怎么样相互帮助，好让我们

不会被绊倒，也不要绊倒人。无论是劝戒弟兄，

还是饶恕弟兄，都是为了避免绊倒人的事。我

们必须按照主的教导处理罪的问题和彼此间

的关系问题。这些圣经的话其实就是考验我们

的信心，我们真的听吗？我们继续看第 4 节： 

倘若他一天七次得罪你，又七次回转，

说：“我懊悔了”，你总要饶恕他。 

弟兄一天七次得罪我，然后就跟我说“对不起”，

我就得七次饶恕他。他得罪我七次，不是证明

他没有诚意悔改吗？我为什么还要饶恕他？

我们总有很多理由不顺服圣经的教导，不接纳

对方，不是吗？耶稣

用了一个很极端的

例子：对方一天得罪

你七次！我估计很少



7 

人会这么不敏感，一天得罪人七次，之后又七

次道歉，你开始怀疑他是不是真诚的。但耶稣

不允许我们怀疑弟兄，他说“只要他向你道歉，

你就要饶恕他”。 

我们无需花太多时间去质疑别人是不是有诚

意。我们要改变的是我们的思维方式，想一想

如果不饶恕对方会有什么后果？既然耶稣这

么重视饶恕，你就得想一想，不饶恕会有什么

后果？弟兄不听神的话，所以得罪了你，你不

饶恕他，就是选择不听神的话，你们是半斤八

两。表面看来他的问题比你严重，但你的问题

也开始浮现了。他得罪了你，反而成了你的信

心的考验，考验你是否顺服神。 

总之，若不想被绊倒或者绊倒人，我们就要认

真听从神的话（耶稣是在向我们传达神的旨

意），必须严肃看待罪的问题，透过彼此的提

醒、劝戒，或者彼此的饶恕，一起战胜罪。 

不过我也得提醒大家，不要用神的话要求人饶

恕你。我知道有些基督徒很狡猾，他犯错后就

向人认错，要求别人饶恕他。如果你得罪了我，

我真的从心里饶恕你，我不会跟你计较；至于

你是不是真的悔改了，这是你跟神之间的事。

主耶稣鼓励我们不要让别人的罪去绊倒我们，



8 

所以我会选择饶恕。但我的饶恕不意味着神会

饶恕你。不要以为说，我得罪了某某人，跟他

说声“对不起”，他饶恕了我，事情就不了了

之了。不！神还是要观察你的行为，神会以你

悔改的果子来决定是否饶恕你。这话我要说清

楚，我不想你自欺，以为别人饶恕我，事情就

解决了。你若没有真正悔改，神是不会接纳你

的。我们看第 5 节： 

使徒对主说：“求主加增我们的信心。” 

这跟前文有关系吗？现在明白什么关系了吧？

如果你认真听耶稣的话，你会觉得第 4 节的要

求难度太高了，自己无法做到。使徒的话似乎

透露了他们之间也有很多矛盾，就如我们一样，

相处上也不容易，因为他们是天天在一起的。

听了主耶稣的话后，他们很震惊，就对主说：

求加增我们的信心，我们太难了。 

那么问题来了，如果你不能饶恕人，是不是你

的信心不够？如果你的信心不够大，所以无法

饶恕人，那么是谁的责任？在使徒们看来这是

神的责任，所以他们求加增他们的信心。你明

白使徒们的思维了吗？其实这正是我们的思

维，我们就是这么认为的。我们觉得“哎呀太

难了”，于是就以“信心不够”为理由不遵行。

如果有传道人肯定我们的想法：“这的确太难



9 

了，我们是做不到的”，我们更确信这是神的

问题，因为他没有给我足够的信心。 

我们继续看第 6 节，看看耶稣是如何回答的。 

主说：“你们若有信心像一粒芥菜种，

就是对这棵桑树说：‘你要拔起根来，

栽在海里’，它也必听从你们。” 

耶稣为什么谈到芥菜种呢？如果抛开前文，你

会以为他是在教导使徒

如何有能力行神迹。但

明显他是在回答使徒的

问题，因为他是在拿信

心比喻芥菜种，他是在

解释什么是信心。 

你们见过芥菜种吗？以色列的芥菜种比芝麻

还小，不小心还以为是一粒沙子。为了保留一

粒以色列的芥菜种，我做了一个书签，写上一

节关于芥菜种的经文，把“芥菜种”三个字去

掉，用种子来取代这三个字，还在种子周边画

了个圈（担心看不见），然后再过胶。每次给

弟兄姐妹看时，很多人都没留意那种子，还以

为是什么沙子之类的东西。 

耶稣为什么拿芥菜种比喻信心呢？他说，你若



10 

有一丁点的信心，就凡事都能做。你明白耶稣

想说什么吗？这不是信心大小的问题，而是有

没有信心的问题。不要自己欺骗自己，你不顺

服就坦诚说“我不愿意顺服”，不要说“我信

心不够”。耶稣现在反问门徒，你们是有信心

还是没有信心？如果有，即使一丁点，神也能

够帮助你成就大事。 

仔细看这句话，你会觉得莫名其妙，仿佛耶稣

是教导我们如何凭信心行神迹。读完后不要对

大树说：“拔起来、拔起来”，借此想测试自己

的信心有多大。其实这是个比喻，耶稣不是叫

我们测试自己的信心有多大。如果你想知道自

己有没有信心，那就看看自己能否饶恕得罪你

的人。 

为什么提到桑树？巴勒斯坦的桑树是很大，根

很深的树，基本上是没可能连根拔起的。耶稣

用桑树来比喻一件不可能的事。这里是有一个

寓意，桑树的根很深，很难连根拔起，就等于

罪在人的生命中根深蒂固。如果你心里面隐藏

罪，罪就会在你生命里面扎根、生长。你越体

贴它，它就长得越快，根就越深，直到你无法

摆脱它。 

罪的问题就像桑树一样根深蒂固，有多少次你



11 

在神面前说“我愿意改”，没几天又重复犯同

样的罪。你看到罪在你生命里多深吗？我确实

看到很多这样的例子。有些姐妹关系不好，往

往从很小的事开始，她们不愿意听从神的话处

理问题，坚持按自己的习惯、情绪待人。最后

问题越来越复杂，越来越难解决，仿佛大树不

断在扎根，根本无法根除。夫妻问题也一样，

为什么会搞到离婚呢？就是体贴自己，不顺服

神的话。长期任性导致问题欲罢不能，甚至变

本加厉，最后只能离婚了。 

耶稣想要告诉门徒，遵行神的旨意跟信心大小

没有关系，关键是你有没有信心，心里是否顺

服神。为了说明这一点，耶稣就讲了一个比喻。

我们继续看第 7-10 节： 

7
“你们谁有仆人耕地或是放羊，从田

里回来，就对他说，‘你快来坐下吃饭’

呢？
8
岂不对他说，‘你给我预备晚饭，

束上带子伺候我，等我吃喝完了，你才

可以吃喝’吗？
9
仆人照所吩咐的去作，

主人还谢谢他吗？
10
这样，你们作完了

一切所吩咐的，只当说：‘我们是无用

的仆人，所作的本是我们应分作的。’” 

现在你明白这个比喻跟前文的关系了吗？耶

稣想进一步解释什么？当你读这个比喻时，第



12 

一个感觉就是这主人很刻薄，对吧？你读了之

后，真不知道到耶稣想要我们学什么？是不是

面对苛刻的主人也要百般忍耐呢？问题是，这

个主人是代表谁呢？如果是代表主耶稣，那又

该如何解读呢？ 

比喻的关键词是什么？就是“仆人”这个词。

几乎每一节都有提到“仆人”这个词（除了 8

节）。第 9 节也提到了“主人”，这恰恰是“仆

人”的相反。留意当中有很多与“仆人”相关

的动词。仆人干什么呢？他要耕地和放羊，要

预备晚饭，要伺候主人，还要按照主人的意思

伺候，伺候完后还要说“这是我该做的”。如

果仆人能够这样说，为什么我们不能这样说呢？

可见整个比喻的重点是在谈论如何作仆人。 

这个比喻里耶稣提了三个

问题，留意到吗？他似乎不

是在讲比喻，他是藉着这个

比喻提出三个问题。这三个

问题是什么？ 

第一个问题（7 节）：“你们当中谁有仆人耕地

或是放羊，从田里回来，就对他说（主人对他

说），‘你快来坐下吃饭’呢？”这是第一个问

题。答案是什么？是 NO！不可能！ 



13 

第二个问题（8 节）：主人“岂不对仆人说，‘你

给我预备晚饭，束上带子伺候我，等我吃喝完

了，你才可以吃喝’吗？”这个问题的答案是

什么呢？答案很明显：是 YES！因为这是仆人

的本分。理论上我们都答对了，可是在现实生

活里我们就是不服气的。 

第三个问题（9 节）：“仆人照所吩咐的去作，

主人还需要谢谢他吗？”答案是什么？是 NO！

仆人没有这种奢望，他的目标是把主人伺候好；

伺候不好就会受责罚，伺候得好是理所当然的。

做服务行业的，从不奢望你表扬他，只要你不

投诉他就谢天谢地了。这就是仆人的心态。 

你懂得如何做仆人吗？我们自称是神的仆人，

实际上根本不明白如何做仆人。难怪我们的生

命有这么多问题，因为我们根本没有做仆人的

意识，所以我们自大、狂傲、任性，坚持自己

的意思，自己才是主人。 

这个比喻跟信心有什么关系？什么是信心？

很明显，信心跟做仆人是有关系的。真正有信

心的人认识到自己是仆人，这是他在神面前的

身份。很多人以为信心就是坚信神能帮我做什

么。所以信神就是让神帮我成就各样的事，那

么谁是仆人？神就成了我的仆人。我们热衷祷



14 

告就是期望神为我们效劳，如果神没有按我们

的意思行事，我们就把神给解雇了，不再信他

了。可能神不帮你是对的，因为神要测试你，

自我中心的人干脆离开教会更好，神不想你在

教会里绊倒人。 

为什么仆人会称自己是无用的仆人？留意这

几个字“无用的”，你会这样看自己吗？如果

我们都这样看自己，教会就很太平了。我们都

觉得别人无用，所以必须指挥、教训对方。丈

夫和妻子也一样，丈夫觉得妻子无用，所以要

批评她；妻子也觉得丈夫无用，所以要指挥他。

我们都不认为自己是无用的，但耶稣特意用了

这五个字“无用的仆人”。 

为什么比喻里的仆人能如此甘心伺候主人，甚

至自称是“无用的仆人”？古代很多的仆人其

实是奴隶，奴隶都是买回来的。奴隶是没有自

由，没有倚靠的，谁买了他，谁就是他的主人，

主人就是奴隶的唯一依靠，奴隶所拥有的一切

都是主人提供的。这个仆人很甘心服侍他的主

人，因为主人就是他的恩人。

很多奴隶都希望有人买赎

他，否则就得天天被贩卖奴

隶的人拉到市场摆卖，好像

贩卖动物那样，毫无尊严。 



15 

条件不好的奴隶很长时间都卖不出去，卖不出

去，贩卖奴隶的人也不会对他好，因为还得白

白养他。所以很多奴隶都巴不得有人买赎他，

至少有个安定的居所，生活稳定。如果遇到好

的主人，就会看他如同恩主，甘心一生伺候他。 

圣经说神用重价买赎了我们，我们有这样的感

恩之心回报他、服侍他吗？我们自以为是自由

人，不愿意受神管理，忘记了我们是神用重价

买赎回来的奴仆。 

信心不仅是顺服，因为不信的人也可以很顺服。

比如部队就会要求士兵绝对服从指令，做不到

这一点你根本无法当兵。人可以为了个人利益

而顺服，也可以为了保命而顺服，所以顺服不

能证明什么，不要以为顺服就证明自己有信心。

关键是你能否认识到自己是神的奴仆，认识到

神是你的主人，这样你的顺服才有意义。唯有

这样，你才能发自内心说“我是无用的仆人”，

你不会觉得委屈、难受，因为你是出于甘心乐

意服侍神的。 

所以要问自己，是否意识到自己是被神买赎回

来的奴隶，还是看自己是一个雇工？聘请回来

的雇工是有自由的，他可以随意辞职不干。很

多人对教会就是这种态度，喜欢就来，不喜欢



16 

就离开，过一段时间遇到了问题，后悔了，又

垂头丧气地回来了。就好像是打工一样，喜欢

就回来干，不喜欢就辞职不干。要小心这种心

态，如果态度不正确，就会成为第 1 和第 2 节

所说的绊倒人的人。这种人是按自己的喜好、

意思行事为人，神根本不是他们的主人，耶稣

也不是他们的主。他们在天国里是无分的。 

我再次强调，你不需要有很大的信心才能遵行

神的旨意。如果要大信心才能遵行神的旨意，

那些年幼的基督徒，就是刚受洗不久的基督徒，

就没有能力遵行神的旨意。如果信心是按照你

信主的时间成正比，那么刚信主的基督徒就有

理由可以不饶恕人，因为神还没有增加他们的

信心。耶稣已经说的很清楚了，关键不是信心

的大小，而是有没有信心。

如果你有仆人的意识，愿意

凡事顺服神的旨意，神就能

感动、推动你做神看为好的

事。你的信心是透过顺服神

不断增加的。 

我们缺乏的是这种仆人心态，我们没有作仆人

的意识。你要看清楚自己的问题，不要把责任

推给神，觉得神的要求太高，自己饶恕不了，

抱怨神没有加增你的信心。 



17 

在耶稣的教导里，他经常用仆人作比喻。不知

你有没有留意到，有好几个比喻是跟仆人有关

的。他是在教导门徒如何做仆人。这些比喻是

在教导门徒明白，他们是神的奴仆；顺服、遵

行神旨意是他们的职责。耶稣自己也言传身教，

这句话总结了耶稣一生的目标：“人子来，不

是要受人的伺候，而是要服侍人”。为什么呢？

因为他认识到自己是神的仆人，甘心乐意一生

遵行神的旨意。 

唯有顺服神，我们才能够配合神的旨意，才能

成就神的工作。当你看到神在成就奇妙的事，

你的信心自然会成长。当你不顺服，没有仆人

意识，你永远看不到神的作为，你的属灵生命

只会不断地倒退。 

以前有一群姐妹，她们

住在一起。刚搬进去的

时候，不知道为什么楼

下的邻居就不断投诉

她们，说她们吵。但她们真不知道是什么吵到

邻居，只好小心翼翼、蹑手蹑脚地活动。有一

次一大早，邻居上来敲门，态度非常不友善，

用本地话很大声地说了一通，大概的意思是说

她们吵。 



18 

后来我就跟她们说，按照圣经的教导，对方待

我们不友善，但我们不能把对方看成仇敌，我

们还是要恩待对方，不要因对方对我们不好就

跟她保持距离。我鼓励她们为这件事情祷告神。

然后就建议她们，找一天

买一点水果，下去拜访楼

下的邻居，一方面向对方

道歉，顺便了解清楚到底

是什么噪音影响她们。 

邻居的反应也挺好的，可能觉得姐妹们很有诚

意要解决问题。邻居告诉姐妹们每天早上她们

地板很响，很多人来回走，把她们全家一大早

都吵醒了。原来是姐妹家的地板松了，鼓了起

来了。楼上的人感觉不到，但楼下的人就会听

到响声。每天早上她们五点多起来就上厕所、

厨房，几个人来回跑，声音就会很响。知道问

题后，姐妹们就想办法改善，在有响声的区域

铺上地毯，尽量减少声音。早上活动时就尽量

小心。 

后来有一次下大雨，她们留意

到楼下邻舍的衣服没收，就下

去敲门，跟她说“阿姨，您的

衣服赶紧收，下大雨了”，邻舍

就很感谢她们的提醒。后来有



19 

一次下雨了，姐妹们忘了收衣服，下面的阿姨

就喊她们“下雨啦，赶紧收衣服啦”。之后她

们的关系就越来越和谐了。 

我们可以用人的方法处理问题，比如批评对方

无理取闹、得寸进尺，选择跟对方保持距离，

见面也不打招呼。我们选择用世人的方法待对

方，不按神的旨意处理问题，结果我们经历不

到神的作为。当姐妹们愿意按照圣经的教导待

对她们不友善的人（对方不是故意的），她们

就经历到神的作为，和邻舍的矛盾就得以解决。 

圣经说神恩待忘恩和不义的人，他给我们阳光

雨水，没有因为我们不好就断粮断水。很多人

觉得这是证明没有神，如果有神应该让恶人断

粮断水。其实这不能证明神不真实，只能证明

你是什么样的人。圣经告诉我们，神恩待我们，

我们也要如此恩待那些待我们不好的人。 

圣经的话是真实的，有能力的。如果你有做仆

人的意识，愿意听，愿意顺服，就会经历神话

语的真实和能力，你的信心就会增加。 

我们结束前再看一节经文。“无用的仆人”在

整本新约只出现两次，另一次是在马太福音25

章 30 节，就是银子的比喻。相信大家都非常

熟悉这个比喻。 



20 

把这无用的仆人丢在外面黑暗里，在

那里必要哀哭切齿了。 

比喻里说到三个仆人，主人

把一些财物交给他们经营。

但第三个仆人没有按主人

的意思去经营，只是挖个洞

把银子埋起来。主人回来后

就把他丢在外面黑暗里。他的结局非常可悲。

主人形容这仆人为“无用的”，因为他毫无作

为。 

留意到有两种无用的仆人。一种是意识到自己

“无用”，不是因为他不能干，而是他意识到

离开了主人他什么也做不了，所以必须紧紧依

靠着主人。为什么我们不能紧紧地依靠神呢？

因为我们觉得自己太能干了，遇到问题马上用

自己的经验、方法处理。遇到问题，你会不会

说“我心里思想神的律法，看看该怎么按照神

的心意去面对”？大部分基督徒不会这样想，

更不可能这样做。只有当问题搞不定的时候才

会想到祷告神，如果神不回应祷告，就干脆不

信神了。在我们看来，是神“无用”，不是我

们无用。 

主人之所以称第三个仆人“无用”，是因为他



21 

没有按主人的意思行事。在主人看来，这仆人

是没有益处、毫无作为的。我们在神和主耶稣

眼中是否也如此呢？如果神不能带领你，不能

感动你做他要你做的事，你就成了一个无用的

人。就像一块无用的石头，最终只会绊倒人。

我们看马太福音 25 章 26 节： 

主人回答说：“你这又恶又懒的仆人，

你既知道我没有种的地方要收割，没

有散的地方要聚敛。” 

这个仆人的问题是懒惰。他的懒惰表现在哪里

呢？他挖个洞，把主人交给他的钱埋在地里，

然后找个理由解释这一切是为了主人的好处。

他知道主人不会很快回来，所以不用着急做工，

先把银子埋起来，然后天天悠哉游哉。其他仆

人都忙着经营主人交给他们的银子，他则天天

躺在那里刷手机，看视频，不亦乐乎。所以主

人责备他懒惰，他不把主人的吩咐当一回事。

最后成了一个无用的人，如同不结果子的果树。

主人的心愿无法借着他成就。如果神的心意不

能借着我们成就，我们就是一个无用的人，我

们就会成为别人的绊脚石。 

一定要认识到自己是一个无用的人，你才能被

神使用，成为一个有用的人，这一点很重要。

就好像我刚才说的那些姐妹一样，当她们愿意



22 

按照圣经的教导去待邻舍时，她们就经历神的

帮助，能够跟邻舍和睦共处。当邻舍知道她们

是基督徒时，邻舍就会对她们另眼相看，因为

她们有好行为来为神作见证。但如果她们是用

世俗的方法待邻舍，选择以恶报恶，邻舍若知

道她们是基督徒，她会怎么想呢？她们就成了

绊倒人的无用仆人。 

圣经要我们凭信心生

活，如何才是凭信心

生活呢？凭信心生活

就是不按自己的意思

行事，而是选择按神

的意思行事为人。这是我们每天当立志做的选

择。若想成为一个有用的仆人，就要学习凭信

心生活。选择按神的心意行事，神就会为我们

负责，他也会借着我们成就他的旨意。我们只

是一个仆人，离开了神我们就是无用的人。 

必须认识自己在神面前的身份，才能甘心乐意

顺服神，当你甘心顺服神，饶恕人就不是那么

困难的事，我们也不会被人绊倒，更不会成为

绊倒人的人。饶恕人不是靠自己的能力，而是

靠神的能力，惟有甘心顺服神的人才能支取神

的能力克服万难。 



23 

总之基督徒生活的方方面面都需要信心。若不

想绊倒人，若想有能力饶恕人，就得凭信心顺

服神的旨意。这是经历神，得能力的唯一途径。 

✽ 完 ✽ 

 

https://www.fydt.org 


