
1 

洗礼专题系列 

洗礼后的试探 (下) 

张熙和牧师 

 

 

 

 在上两篇的信息中，我们查考主耶稣受魔鬼的试探。这件事对每个基督徒都有极切身的关系，因
为我们属灵的存亡全系于能否识破撒但的计谋，效法主耶稣的回应，以致能在这场属灵争战中获胜。 

 首先我指出主耶稣被试探的时间是在他刚受洗之后。换言之，他刚接受过圣灵的膏抹，就随即要
面对撒但的攻击了。这其实也是每个基督徒受洗后必须面对的考验。所以，如果你刚刚受洗，或者正
在考虑受洗的话，就应作好准备，因为撒但迟早必来试探你。 

 你作好了准备没有？你也许知道应该提高警觉，但你该怎样防范撒但的攻击呢？你知道他将会采
取什么攻势吗？ 

 上两篇信息里，我们从撒但试探主耶稣所用的伎俩中分析到两个基本原则：（一）他诱发我们对肉
身需要的渴求，（二）他教唆我们舍难取易。 

 然而，当这两个战略都失败的话，撒但还会采取第三个方法，就是我们要在这篇信息里查考的。 

撒但怂恿我们用他的方法去为神效力 

 面对第一个试探，主耶稣拒绝滥用神儿子的权柄来满足自己肉身上的需求。面对第二个试探，他
又不肯舍弃十字架的道路而踏上撒但提供的捷径。换言之，主耶稣再次都以对神的完全委身来抗拒撒
但。于是，在第三个试探中，撒但便对主作假意的顺应：“你要对神效忠，尽心竭力吗？我替你想到一
个好办法。来，让我们一同到耶路撒冷去，你站在圣殿顶，从最高处跳下来，落在百姓的中间。他们
见你从天而降，就必承认你为他们的救主了。” 

 你能洞察撒但这番话后面的阴谋吗？主再来的时候，诚然会驾云从天而降。然而，撒但现在却试
图怂恿主耶稣用他建议的方法提前实行神的计划了。 

 当撒但体谅我们爱主的心，甚至对我们的侍奉提供意见时，我们就得加倍小心了。要知道撒但是
熟识圣经的，他在这里引用的是一首极优美的诗篇——诗篇第 91 篇。这首诗篇一开始就说：“住在至
高者隐密处的……”，在第 9 节又说：“你已将至高者当你居所”——再次提及神是至高者。既然主耶稣表
示神才是万王之王，也唯有神才是他敬拜侍奉的对象，故此撒但也乐于引用一首尊神为大的诗篇来试
探他。这是一种很聪明的还击手法。他对主耶稣说：“你要为神竭诚尽忠吗？何不照我的方法从殿顶上
降下来呢？当然，这非有完全委身的精神不可，但神不是说过会吩咐他的使者用手托着你吗？你是丝



2 

毫不会受损的。”撒但引用这节圣经十分准确，全无错误。面对他这建议，我们还有理由拒绝吗？ 

你是否徒有服侍主之名，其实是服侍自己和撒但呢？ 

 在这第三个试探中，撒但运用的原则，就是要怂恿主耶稣用自己的方法去服侍神。这战略同样适
用于所有愿意服侍主的人身上。当你向神大发热心的时候，请仔细审察一下你服侍他的方法究竟是不
是他的心意？别以为这是无关重要的事，其实大多数基督徒都在这方面中了撒但的诡计。他们不错，
是想服侍神，可惜他们采用的却是自己的方法，而不是神的方法。他们喜欢说：“难道我不可以用这个
方法服侍主吗？我这样服侍主有何不可？”我每逢听见类似的话都会感到担忧。有些人甚至这样说：“我
们何必到教堂崇拜呢？既然神是无所不在的，我为何不可以留在家里敬拜他？”这话听来似乎很有道
理。如果我们都留在家里任凭己意去敬拜的话，教会也毋须存在了，对吗？ 

 这正是撒但要我们做的：你只管去侍奉神吧——然而，要用你自己的方法。 

“你们错了，因为不明白圣经” 

 “难道我不可以用这个方法服侍主吗？”对于这个疑问，答案应该是肯定的：你当然可以。难道主
耶稣不可以从圣殿顶跳下来吗？只要他选择这样做，谁能阻止他？所以，问题不在“可”与“不可”，而在
于“这是否是神的方法？”撒但引用的实在是圣经上的话，但他教你误用圣经，好叫你藉此能随己意而
行，用自己的方法去侍奉神。 

 为什么基督徒会掉进这种试探之中？且看主耶稣在马太福音 22 章 29 节给我们的答案。他对那些
对宗教大发热心的法利赛人说：“你们错了，因为不明白圣经，也不晓得神的大能。”初信主的人由于不
熟识圣经的缘故，很容易陷入撒但的圈套之中。 

 你看异端的教徒岂不都引用圣经吗？无论是摩门教，是耶和华见证人，是科学基督会，他们都是
引用圣经的。事实上，他们手上拿着的金边圣经可能比你那本要昂贵几倍，而且引用得极其熟练。由
此可见，读圣经而不明白其中的意思是十分危险的。我们教会极之注重训练弟兄姊妹明白圣经，也是
因为这个缘故。“你们出错，是因为你们不明白圣经”，即是说，你们不明白圣经的精义。 

 我实在为那些不愿意下功夫研读神的话语的人忧心，因为没有神的话语喂养，便容易堕入撒但的
试探中。在第一篇信息中，我曾经提醒大家：人活着是靠神口里所出的一切话——留意是一切话，不
是某些话。我们必须对圣经有全面及完整的认识，否则，我们的属灵生命必不能持久。 

 当撒但引用圣经来试探我们的时候，我们应该怎样应付呢？对策是立即搜索一下在圣经中有无其
它经文可以支持这个论点，看看他的话是否合乎圣经一贯的原则。因为敌人的手法通常是断章取义地
歪曲圣经的教训。别轻看这个试探，因为这是撒但最常用的诡计，事实上，教会已完全不自觉地被撒
但使用这伎俩误导蒙骗了。 

以偏盖全——撒但误导教会的手法 

 不少教会只懂得告诉我们如何得救，却忽略了圣经其它方面的教导。这是十分危险的，因为如何
得救只是真理的一部分，而不是真理的全部。 



3 

 记得我在苏格兰求学时，那里的福音堂每个主日都是大同小异的传讲信耶稣得永生的信息。但我
环顾四周，发觉会众当中几乎全部都是信徒。既然没有未信主的人在场，这信息还讲给谁听？也许那
里的传道人就只晓得这么一个信息而已！不错，十字架和宝血的信息是宝贵的，但我们不能只传这部
分的真理而对圣经中其它的教训视若无睹。 

 当时我还是初信不久，但已经觉察到基督教的教会中有一个普遍的现象，就是他们似乎专传讲保
罗的书信，而对主耶稣的教导却绝口不提。我开始对此有点质疑：保罗的书信只占全新约圣经的三分
之一，其余三分之二为何没有人传讲呢？主耶稣教导的又是什幺呢？还有雅各，犹大和彼得，他们的
教导难道都是次要的？ 

主耶稣的教导普遍被忽略 

 下次你到福音书店去时不妨留意一下，在琳琅满目的书籍之中，十居其九是研究保罗书信的。研
究犹大和彼得书信的已属罕见，研究主耶稣教训的更少，至于研究天国道理的就连一本也没有。我最
近因为想把天国的道理重新做一个研究，就曾经到书店去找参考书，结果连一本也找不到。以我所知，
在福音派的圈子里，唯一研究天国道理而具参考价值的书，是在五十年代出版的，作者是以前富乐神
学院（Fuller Theological Seminary）的莱德教授（G.E.Ladd）。除了这本以外，在福音派圈子里就没
有哪一本值得参考了，因为有些作者甚至连“天国”两个字的含义也未弄得清楚。另外还有数本研究“天
国”的书籍，却是新派神学家所写的。然而，那些著作也大都已经过时了。为什么研究保罗书信的著作
可以数以千计，但研究主耶稣教训的书却是凤毛麟角呢？ 

 要知道“天国”是主耶稣教导的中心思想。但今日大多数人已经偏离了他教训的重心，把注意力集
中在别的地方上，这是很有问题的。事实上，没有谁的教导比主耶稣的教导来得更完备了。他的教导
不但没有遗漏，而且绝无偏差之嫌。我曾多年研究主耶稣的教训，发觉只有他的教导才是最能完整地
代表神在圣经中的晓谕，所以我也一直强调要宣讲它。 

 你会问：那么保罗的教导又如何呢？其实保罗一直在讲解及注释主耶稣的教训，没料到有人会只
读注释而不读原著的！若不先读原著，怎能明白注释说的是什么呢？可惜这正是现今教会的情况，结
果我们对真理的认识就出现了偏差和误解了。当我研读保罗的书信时，我发觉他从来没有自创什么新
的理论，他的讲解完全是出于主耶稣的教训。因此，保罗的教导全部可以从主耶稣的教训中找得到，
然而主耶稣的教训却未必一定会出现在保罗的书信中，这一点是我们必须明白的。 

一个偏差的例子——教会侧重标榜“因信称义” 

 请你不要误会，以为我故意贬低保罗的教导。事实上，保罗对神的话语有极精湛的洞察和领悟，
是我们望尘莫及的。可是今日为什么人人都热衷于研究保罗呢？我恐怕只有一个原因，就是他们单单
喜欢标榜“因信称义”的道理。我不是说“因信称义”不重要，其实这道理对你和对我同样宝贵，可是我
们都有责任把真理完整无缺地宣讲出来，不能侧重一面而把其余一面忽略了。须知道“因信称义”只是
真理的一部分，而教会竭力去传讲这部分的真理，却忘记了主耶稣的中心信息却是天国——神怎样在
我们生命中执掌王权。 



4 

 这就是今日教会偏差的地方。撒但当年企图运用这诡计在主耶稣身上，虽然未能成功，现今他重
施故技，却竟然奏效。教会不错是向神大发热心，可惜却误用了自己的方法。 

 我在伦敦求学时，有一次参加一个聚会，那位讲员谈的正是“因信称义”的道理。他强调信心是称
义的唯一途径，其实这并不合乎圣经，因为在圣经有关因信称义的教导里，我们找不到“唯一途径”这
个意思。所以我们必须谨慎，千万不要在神的话语上擅自增添什么。当时我引用雅各书 2 章 24 节向
他提出质疑：“人称义是因着行为，不是单因着信。”可惜他无法接受这节经文，反而表现得十分不耐烦。
为何有这样的反应？原来这种偏差可使我们断章取义地去歪曲真理。这位讲员特别强调保罗教训的某
一部分，对保罗其它的教训却只字不提，真理就是这样被歪曲了。倘若他晓得保罗对圣徒的行为比雅
各看得更为重要的话，也许他便不会介意我引用雅各书的经文了。 

 让我们看看保罗怎样看圣徒的行为：“你们得救是本乎恩……也因着信……不是出于行为……我们原
是他的工作，在基督耶稣里造的，为的是叫我们行善，就是神所预备叫我们行的。”（弗 2:8-10） 

 保罗在这里所说的比雅各有过之而无不及。我们知道雅各是要指出行为与信心是相应相关的，正
如身体没有灵魂是死的同样道理（雅 2:14-26）。两段经文比较之下，我们不难看到保罗比雅各更着重
行为。他是把行为确定为神整个拯救计划的目的：神拯救我们，叫我们在基督里成为一个新的创造，
为的是什么？——是叫我们行善！ 

从历史看这偏差带来的后果 

我举出刚才这个例子，好让大家明白面对真理时应有的态度。当别人引用经文来质疑我们的论点
时，我们理应存感谢的心去面对，因为他指出的可能正是我们疏忽了的地方。我们千万不要因为被人
质疑而生气，否则可能带来极严重的后果。当一个人为此而恼怒的话，我们便得小心了。举例说，马
丁路德便是在恼怒之余抨击雅各书，结果德国人便相继起来对圣经肆意批评，因而才产生了现在的新
派神学（编者按：又称为“不信派”），这岂是他始料所及的？我不愿苛责马丁路德，事实上，我和其他
研读过马丁路德生平的人一样，对他产生一份深厚的好感。可惜没有人是完美的，马丁路德只犯了一
个错误，结果就导致整个德国产生了新派神学一系的思想。时至今日，德国仍然深受新派神学的影响，
较诸其它西方国家更甚。 

保罗从没说过我们是单凭信称义的。但坚持这论点的人并不因此而气馁，德国的耶缅教授
（Professor Jeremias）就是一个例子。若干年前，我曾致函耶缅教授，质疑他某些论点。在他的著作
《新约的中心信息》（The Central Message of the New Testament）中，他认为虽然保罗没有明明使
用“单凭”之类的字眼，但“单凭信称义”这论点依然成立。在没有圣经支持底下依然坚持己见是很危险
的，因为这样可使我们随意增减神的话语。诚然，信心是可以叫我们称义，但叫我们称义的却不单是
信心，这道理应该是任何明白圣经的人都晓得的。 

神的话有测不透的丰富 

记得信主多年之后，我仍然继续不断只听到“因信称义”的道理，使我开始怀疑圣经里究竟还有别
的内容没有？难道整本圣经说的都是因信称义吗？直至到我开始自己研读神的话，才发觉里面蕴藏的



5 

真理是如此丰富，简直是浩瀚无边，深不能测。这使我觉察到普遍教会的教导是极之贫乏。神的话本
有测不透的丰富，何以教会只单单传讲某一小部分的信息呢？所以我告诫各位弟兄姊妹，为了你自己
和别人的救恩着想，请你读圣经时千万要全面地读，切勿只拣自己喜欢读的经文，也不要只侧重单方
面的教训。为了你自己救恩的缘故，我恳请你千万要接受神的一切话。 

我在教会不但传讲称义的信息，也传讲成圣，也把将来得荣耀的盼望教导大家，为的是要把主耶
稣所有的教训完整无缺地宣讲出来。 

不少基督徒犯上这个错误。以五旬节教会为例，他们周而复始地只宣讲一个信息——就是方言，
仿佛圣经再没有其它内容似的。对他们来说似乎每章每节都不离“方言”二字。我们晓得“方言”是有圣
经根据的，但圣经谈论方言的次数实在少之又少，但在他们来说，这却成为圣经的中心信息了。你对
真理的热心是否同样片面和狭窄？ 

我劝大家不要侧重强调某方面的真理，因为这还会带来另一个后果，就是我们的思想会因而变得
越来越偏激及固执，终必变为主耶稣所说的：“时候将到，凡杀你们的，就以为是侍奉神。”（约 16:2）你
也许无法明白何以会有人以杀人为侍奉神呢？难道他们没有念过圣经吗？当然不是，可惜他们只侧重
某一个道理，结果他们的胸襟渐渐变得狭隘，容不下别人。那些坚持单凭信心称义的人也是这样，如
果你拿雅各书丰富的教导与他们讨论的时候，他们不但会十分不耐烦，甚至会开始对你诸多挑剔指责。
他们越这样做，便越以为是向神大发热心！ 

这些事我不但亲眼见过，也亲身经历过。这些基督徒实际上并不在乎圣经说的是什么，他们所关
心的只有一件事，就是务要维护自己的信念。倘若你对他们所坚持的表示有丝毫不赞同的话，他们便
立刻把你控诉为“异端”。 

很不幸这些情况在教会里比比皆是。普里茅斯弟兄会（The Plymouth Brethren）便是其中的一个
例子。他们中间经常不断互相指控为异端。原因是他们缺乏对圣经有全面认识的人去教导他们，以至
他们对真理的着眼点早就有所偏差。这样再一代传一代，他们所传授的真理便越来越片面，着重点也
越来越狭窄，结果连鸡毛蒜皮的事也争论一番，争持不下之际，便彼此指控为异端。我个人对弟兄会
并无反感或不满，只希望他们能成为我们的一个鉴戒。 

你的读经态度如何？ 

我劝弟兄姊妹读经时要抱着一个不断寻索的态度，千万不要自满，以为你已经识透所有真理了。
反之，我们应该审慎去思考与自己的看法相反的论点，看看自己对真理的认识有无遗漏偏差，对那些
令你感到不安或难接受的经文更要加倍研读思想。我自己的读经态度就是这样。我不让自己陶醉在一
些既熟稔又安慰的经节上，我反倒刻意研读那些我不容易明白和接受的经文，为的是恐怕自己忽略了
真理的全面。圣经不是说我们要靠神口里所出的一切话而活吗？如果我们不读神所说的一切话，我们
又岂能存活呢？所以，我们必须定意不在圣经里寻找自我安慰，反倒让神的话语去鉴察我们的心思，
剖开我们的意念，使我们不安。倘若我们专拣易走的路，恐怕迟早会踏入歧途。 

要知道撒但这计谋之所以能够成功，全在于把我们的注意力只集中在真理的片面，以致我们虽然
向神大发热心，用的却是自己的方法。当我们过分执着自己的论点看法，便形成了固步自封，无法进



6 

一步明白神要教导我们认识的真理了。 

教会当如何防范？ 

面对撒但这计谋，怎样保证自己不会犯上同样的错误？防范的方法只有一个：就是紧紧跟随主耶
稣的教训。主耶稣在他的教训中一直强调天国以及神在我们生命中的王权，所以我们也应该以此为重
点，而不是着重那些主耶稣没有着重的地方。至于“称义”的问题，主耶稣是有说过的，虽然他只用过
这个字眼两次（路 18:14，太 12:37），而且两次都没有和信心连起来说。但在他的教导里，“称义”无疑
是一个重要的信息。所谓“称义”，就是藉着悔改和信心去领受神的赦罪和改变的大能，藉此与神和好。 

“称义”固然重要，却不是主耶稣教导的中心信息。他教导我们“称义”是进入天国的门，“天国”才是
主耶稣一切教训的中心。可惜今日的基督徒对主耶稣的教训大都不求甚解。正如我在上文所说，关于
天国道理的著作简直少之又少，反映出撒但的计谋已大致收效。 

 

撒但的阴谋——以人去取代神的位置 

我希望能够藉着神的恩典，把大家的注意力重新较正。故此我们不断提到神的王权——他管辖万
有的权柄。当我们过分强调称义的时候，我们的注意力就会集中在人的身上。这就是撒但要达到目的：
他要人自己成为整个信仰的核心。在这个以人为中心的信仰之中，神只是不断地服侍人——他得洁净
我们，助我们成圣，使我们得荣耀。当“称义”成为教义的中心时，人也继而取代了神成为信仰的中心。
惟有当神的王权被高举的时候，人的眼目才能脱离自己而专注于神。故此，我们必须较正我们信仰的
重点，免得使福音颠倒，把真理倾覆了。 

 

为何主耶稣回答撒但时屡次引用申命记？ 

你有留意到主耶稣屡次引用同一卷书去抵御撒但的试探吗？他三次都是引用申命记里面的经文。
当撒但引用诗篇时，主耶稣依然用申命记来回答他。这使我大惑不解。但当我研读申命记，尝试从中
找出原因的时候，才恍然大悟。 

原来申命记所强调的，就是神的王权。在旧约中，这卷书最为明显。我们不难看到申命记与主耶
稣自己的教训完全吻合的地方——神的王权。所以，当撒但三次引诱主耶稣照自己的意思去行时，主
都引用申命记来表示对神的降服。 

有关申命记这卷书，我们还有一些统计数字可以参考。在摩西五经中，“诫命”一词（希伯来文
mitzvah）在创世记只出现了 1 次，在出埃及记出现了 4 次，在利未记 10 次，在民数记 5 次，但在申
命记中，这词却在整卷书中先后出现了 43 次之多！其它和“诫命”有关的字眼，如“律法”、“典章”等，也
是在申命记出现得最多。不但如此，在整本旧约圣经中，申命记也是“诫命”一词出现次数最多的一卷
书。事实上，这正是“申命记”得名的原因。在希腊文里，“deutero”解作“第二”，而“nomos”则解作“律法”，
把这两部分合并起来便成为“Deuteronomion”一字，即是“律法的复本”的意思。故“申命记”是天上的律



7 

法复印于地上的意思。世间再找不到一本法律著作比申命记更完备精湛的了！正因律法是由君王颁布
给人民遵守的，所以这卷书强调的就是神的王权——属神的子民必须绝对遵从神的法则。 

你爱慕神赐生命的律法吗？ 

对主耶稣来说，引用申命记是很自然的一件事，因为他和诗人一样爱慕神的律法，况且他深知神
的律法是抵御撒但试探的最佳武器。爱神的人必定也喜爱神的律法。我们必须提防那些不喜爱神的律
法的基督徒。这些人只谋求自己得救，要求神为他做这做那，但从不愿意为神做什么，也不肯去遵从
神的诫命。 

让我们都审查一下自己：我喜爱神的律法吗？如果你的答案是否定的话，你就得小心了，恐怕你
已经走错了方向。一个真正的基督徒必定爱慕神的律法，正如诗人能够由心底说出：“神啊，你律法是
我所喜爱的。”（诗 119:174）诗人又说：“所以我爱你的命令，胜于金子，更胜于精金。”（诗 119:127）这
也是你的心声吗？如果你爱慕神的律法，且专心跟从他口出的一切话而行，那么撒但对你就束手无策
了。 

总结撒但的三个计谋 

现在让我总结一下撒但用来试探主的三个计谋。首先，他引诱我们运用属灵的权柄去满足肉身上
的需要。如果不成功的话，他便会把种种艰难困苦加于我们身上，教唆我们舍弃窄路而选取易走的路。
倘若我们依然坚决委身给神而不就范的话，他就会设法误导我们对神的热心，使我们对神的话产生偏
差，叫我们因为忽略全面的真理而灭亡。 

从教会历史中我们看到对片面的真理大发热心是极危险的一件事。你听闻过“异教裁判所”这名字
吗？如果你有机会阅读这部分的历史的话，相信会使你叹息流涕。在这种裁判底下，只要盖上“异端”
的罪名，基督徒即可以假借神的名施用酷刑去迫害别的基督徒。 

你又可曾听过加尔文（John Calvin）这个名字吗？他为了要在日内瓦建立一个神权统治的政体，
竟然不惜把人绑在柱子上活活烧死。这些人一边做这样的事，一边还挂着“基督徒”名字。此外还有十
字军，他们也是声称“奉神的名”大举东征去歼灭回教徒。这种残暴的行为实在使人恶心。 

为什么教会历史中会出现这种疯狂的行径？因为基督徒被误导了，他们将自己的热心倾注在一种
偏差的理论，一些狭窄的观念上，以致他们以为自己是侍奉神，实际上只是在把持着自己这些偏激的
信念。弟兄姊妹们，倘若我们重蹈他们的覆辙的话，也许将会有一天，我们如主耶稣所说的那些人一
样，一边杀害别人，一边还以为自己正在侍奉神。今日教会对真理的认识如此偏差，将来不知会变成
怎样的光景！我们中间可能有些人将来也会遭逼迫杀害。逼害我们的并非不信的人，而是一些称自己
为基督徒的。愿神怜悯他的教会！ 

你肯向神开放，让他领你进入一切真理吗？ 

所以各位弟兄姊妹，我恳请你们务须全面认识神的话——神的一切话。尤其要正视那些令你不安
的经文，或者与你一向所持的观点有出入的地方。切勿立即捧出一套神学理论去挡驾。我再一次向你



8 

们提供我自己读经的态度，希望你们也能效法：当发现我的想法和某些经文有出入的时候，我便仔细
思考这些经文，让神的话语不断更正我自己的思想。这样做的时候，我发觉常常需要放弃一些自以为
很独到的见解。但每一次我都有对神说：“我愿意放下自己的想法，求你引导我明白一切的真理，不要
让我对你话语的认识有任何偏差。” 

如果你定意对真理采取绝对开放的态度，神是信实的，他必定会引导你，使你对他话语的领悟日
益加深。 

你读圣经是否只求得着安慰？ 

让我们再看撒但对主耶稣所说的话，他引用诗篇 91 篇说：“主要为你吩咐他的使者保护你，他们要
用手托着你，免得你的脚碰在石头上。”（路 4:10、11） 

这段经文带给人很大的安慰。不过请大家小心：如果你到教会，目的只是为要寻求安慰，那么，
你的信仰只能成为一种自我麻醉，好像吸食鸦片一样，圣经对你来说也只是一服镇静剂而已。这样，
你会很容易中了撒但的诡计。但如果一篇信息能令你不安，使你扎心，你便应当感谢神。因为神藉着
他的话像利刃似的剖开你的心思意念，使你深深看到自己的罪。如果你到教会的目的是寻求被神的真
理这样改变你的话，我们便由心底里为你感谢神！ 

我自己平时很少说安慰的话，有的也只是在个人的层面。但在讲台上我绝不传讲安慰的信息。今
日教会需要的不是安慰，而是知罪。如果你一心只求安慰的话，撒但随时准备好去安慰你。他也许也
会对你说：“不用怕，神会吩咐他的使者看顾你的。”所以我说，当撒但向你表示万分同情的时候，你就
得提高警觉了。 

撒但借用圣经来说一个怎样的话？ 

当撒但向主耶稣引用诗篇 91 篇 11-12 节的时候，他真正想说什么？你能够看得出他这番话背后的
意图吗？ 

倘若你再细心分析一下，你便不难看到这番话正是“一次得救，永远得救”的旧约版本！“只管跳下来
吧。无论你做什么，神都要永远保护你的。”——甚至当你不服从神，他也不能不保护你（要知道当神
没有这样吩咐而我们却一意孤行的话，这便是不服从。）这岂不正是“一次得救，永远得救”的论调吗？
有没有想过这句说话最先是谁说的？ 

现在让我们仔细想想这句话的真正意思：“基督徒只管任意妄为吧！神也绝对不能不保守你，因为
他已经向你许下诺言——你定必得救。” 

这样想法实在是太危险了！我实在不能明白今日的基督徒为何这样无知，不能洞察撒但阴险的谎
言。我再三强调：圣经里没有“一次得救，永远得救”的教导——这句话不是从神来的。 

你是否住在至高者的隐密处？ 

诗篇 91 篇 11-12 节是对什么人说的？——是对那些住在至高者隐密处的人说的，就是那些尊神为



9 

至高者，绝对顺服他旨意的人。只有这些人才可以得到神保护的应许。反过来说，他们何时不服在至
高者的主权之下，何时就失去天使的保护了。如果我们为了要证实某些教义或信念，故意从高处跳下
来的话，结果就只有粉身碎骨了。我们千万不能误信撒但的谎言。然而，倘若你尊雅伟神为大，行在
他隐密处之中的话，他必保护你；即使你不慎失足滑脚，或要从悬崖上掉下来，神也必吩咐他的使者
用手托住你，因为他顾念你对他的虔敬、顺服，一心跟从他的旨意而行。他必用手托住你。 

故此，只有那些绝对顺服神的人才可以有得救的把握。倘若你不肯服在神的王权底下，你就不可能有
这确据。我从来不为自己的得救忧虑。我有这个确据，因为，靠着神的恩典，我定意尊神为大，也一
直居住在他的隐密处中。  （中文翻译 : 许瑞红） 

 

www.fydt.org 


